Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

Laudato Si’ dan Tanggung Jawab Katekis
dalam Kehidupan Sosial Ekologi

(doi: 10.53949/arjpk.v9i1.17)

Yohanes Fisher Meo!
1Sekolah Tinggi Pastoral Atma Reks Ende, J1. Gatot Subroto, Ende, Indonesia
Email: vohanesfishermeo@stiparende.ac.id
Marselus Natar?
2Sekolah Tinggi Pastoral Atma Reks Ende, ]1. Gatot Subroto, Ende, Indonesia
Email: marselusnatar29@gmail.com

Received: 18 April 2024; Accepted: 13 Desember 2024; Published: 31 Januari 2025

Abstrak: Penelitian ini berawal dari persoalan krisis lingkungan hidup yang sedang dan terus melanda bumi
yang diakibatkan dari aktivitas manusia yang salah dalam mengelola ekologi. Peneliti menyoroti persoalan
krisis yang sedang terjadi dengan mendorong keterlibatan Gereja lewat katekis untuk turut serta dalam misi
ekologis penyelamatan bumi. Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan penelitian studi pustaka yaitu
mengumpulkan dan mengkaji penelitian-penelitian yang relevan dengan penelitian ini, sehingga peneliti dapat
menemukan pokok persoalan kerusakan ekologi yang terjadi dan menemukan solusi alternatif yang dapat
dilakukan dengan menempatkan posisi katekis sebagai garda terdepan Gereja dalam mewartakan dan
mengkampanyekan keselamatan bumi lewat ensiklik Laudato Si’. Hasil penelitian menujukkan bahwa persoalan
ekologi memang menjadi tanggungjawab bersama semua umat manusia termasuk katekis. Tanggungjawab ini
merupakan kewajiban dari katekis secara langsung dalam mewartakan dan mengkampanyekan ekologi dalam
kegiatan pastoral, sehingga mempengaruhi habitus baru dalam diri setiap individu dalam mengelola dan
memperlakukan ekologi secara berkelanjutan.

Kata Kunci: Laudato Si, Katekis, Sosial Ekologi

Abstract: This research begins with the issue of the environmental crisis that is currently and continues to hit the
earth caused by human activities that are wrong in managing ecology. The researcher highlights the issue of the
ongoing crisis by encouraging the involvement of the Church through catechists to participate in the ecological
mission to save the earth. In this research, the researcher uses literature study which one he collects and reviews
studies that are relevant to this research, so that the researcher can find the main problem of ecological damage
that occurs and find alternative solutions that can be done by placing the position of catechists as the Church's
vanguard in proclaiming and campaigning for the safety of the earth through the encyclical Laudato Si’. The results
of the study showed that ecological issues are indeed a shared responsibility of all humanity, including catechists.
This responsibility is the duty of catechist directly in proclaiming and campaigning for ecology in pastoral activities,
so that it can influence new habits in each individual in managing and treating ecology sustainably.

Keywords: Laudato Si, Catechist, Social Ecology

I. PENDAHULUAN

Ekologi adalah sumber dan pusat kehidupan manusia, namun dibalik peran sentral
ekologi yang begitu penting bagi makluk hidup, manusia justru tampil sebagai aktor utama
yang merusak ekologi. Keterlibatan manusia sebagai actor utama dalam pengrusakan ekologi
sudah banyak diteliti, mulai dari aktifitas pertambangan baik nikel, batu bara (Uar, dkk, 2015;
Ridwan, dkk, 2021; Ananda, 2022; Agusalim, dkk, 2023). Dibalik keterlibatan manusia
merusak ekologi didalangi aktifitas reproduksi manusia dalam memenuhi dan melayani
kebutuhan hidup manusia yang tidak ada batasnya. Kerusakan ekologi diperparah dengan
kapitalisme global dan kebijakan pembangunan yang tanpa memperhatikan ekologi. Hal

53


mailto:yohanesfishermeo@stiparende.ac.id
mailto:marselusnatar29@gmail.com

Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

tersebut dikonfirmasi dalam studi Tampubolon Yohanes H & Purba D Franklyn (2022)
menemukan adanya korelasi kerusakan lingkungan dengan pertumbuhan kapitalisme Global.
Kapitalisme adalah cara produksi dan konsumsi, adalah aktor utama kerusakan lingkungan.
Aktifitas produksi dan konsumsi yang terus meningkat berbanding lurus dengan peningkatan
kerusakan dan krisis ekologi.

Di balik kerusakan ekologi, wacana keberpihakan terhadap ekologi terus
dikomandangkan oleh Negara, agama dan aktifis-aktifis lingkungan pada umumnya; namun
sampai pada saat ini wacana keberpihakan ekologi belum menemukan solusi yang pas dan
beriringan dengan pola kehidupan manusia pada umumnya. Keterlibatan manusia sebagai
aktor utama dalam pengrusakan ekologi turut menjadi pusat perhatian terlepas dari semua
upaya yang telah dilakukan oleh beberapa kelompok. Yang menjadi pertanyaan dari peneliti
adalah bagaimana kekuatan dan upaya berbagai kelompok untuk menemukan solusi
penyelesai persoalan ekologi di balik kebijakan pembangunan ekonomi kapitalistik yang
secara konsisten merusak bumi. Yang kedua bagaimana merubah etika buruk dan pola
kehidupan manusia yang kapitalistik, hedonis, materialis dan instan di tengah krisis ekologi
yang terjadi.

Manusia sebagai sebagai makluk hidup dan sebagai aktor utama yang merusak ekologi
tidak bisa terlepas dari bumi sebagai pusat ekologis yang merupakan ruang hidup bersama
makhluk lain. Ruang hidup bersama menekankan tanggung jawab pada setiap makluk hidup
terlebih khusus manusia dalam menjaga dan merawat bumi sebagai pusat kehidupan dari
setiap makluk hidup. Dalam menjaga ruang hidup bersama tersebut, manusia memegang
peran sentral dari semua makluk hidup untuk menjaga keseimbangan dalam mengatur serta
menata bumi sebagai ruang hidup bersama.

Kitab Suci Perjanjian Lama dalam kitab Kejadian 1:28 menegaskan: “Allah memberkati
mereka, lalu Allah berfirman kepada mereka: ‘beranakcuculah dan bertambah banyak;
penuhilah muka bumi dan dan taklukanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-
burung di udara dan atas segala binatang yang merayap di bumi”. Pada ayat kitab suci secara
gamblang menuliskan bagaimana Allah menugaskan dan menyerahkan bumi kepada manusia
dengan menaklukkan bumi seutuhnya.

Term ‘taklukanlah’ sebuah kata yang membutuhkan interpretasi dari manusia
bagaimana menguasai dan mengelola bumi secara bijaksana. Menaklukan bumi di sini
merujuk pada pengelolaan alam semesta, baik ikan-ikan di laut, burung-burung di udara,
segala binatang merayap, serta berbagai jenis tumbuhan yang hidup di bumi. Term
‘taklukanlah’ bisa berkonotasi negatif dan menimbulkan krisis dan kerusakan akibat tindakan
manusia yang tidak menjaga bumi sebagai ruang hidup bersama. Penaklukan justru
diartikulasi sebagai pengrusakan, penghancuran dan pemusnahan ekologi.

Fenomena dan realitas kerusakan lingkungan yang manusia alami, bukanlah masalah
baru dalam sejarah dan peradaban kehidupan manusia. Berawal dari IPTEK (Ilmu
Pengetahuan dan Teknologi) yang terus berkembang berdampak negatif terhadap realitas
pengelolaan alam. Kemajuan IPTEK yang terjadi justru mengarah pada penaklukkan yang
diartikan dengan mengeksploitasi bumi tanpa secara bijak mengatur dan menata demi
kabaikan hidup bersama makluk lain. Realitas menunjukkan bahwa IPTEK sudah membawa
dampak negatif yang berkepanjangan dalam kehidupan bersama. Krisis lingkungan, mulai
dari pemanasan global yang menyebabkan perubahan cuaca, pencemaran air dan udara,
pengrusakan hutan yang berdampak pada Krisis air serta tanah longsor dan bencana banjir
yang sedang dialami manusia.

Kebijakan ekonomi serta bertambahnya jumlah penduduk berkorelasi dengan

54



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

peningkatan pemenuhan kebutuhan hidup yang kian mendesak dan berpengaruh pada
pengelolaan lingkungan hidup dan sumber daya alam. Pertumbuhan populasi manusia
menyebabkan timbulnya permasalah lingkungan, karena keberadaan manusia untuk
memenuhi kebutuhan. Apalagi dibarengi dengan keinginan manusia yang tidak terbatas di
tengah kemampuan manusia yang terbatas serta kebutuhan atau keinginan manusia yang
tidak akan pernah habisnya.

Bertolak dari fakta ekologis tersebut, maka sebuah pertanyaan hakiki tentang
keberlanjutan kehidupan manusia di bumi menjadi penting pada masa sekarang dan akan
datang. Bagaimana semestinya relasi yang dibangun dalam persaudaraan dan persekutuan
semua makluk hidup di bumi ini, di rumah milik bersama, dapat menjamin kenyamanan
hidup setiap makhluk tanpa saling meniadakan dan memusnakan? Semakin meningkatnya
kerusakan ekologi, mau menggambarkan pergumulan persoalan ekologi dalam komunitas-
komunitas, suku, agama dan negara hanya jargon semata dan masih minim implementasi.
Kebijakan-kebijakan penyelamatan bumi yang dibuat belum bisa menyelamatkan bumi dari
bahaya developmentalisme yang terus berekpansi dalam kehidupan manusia.

Persoalan tersebut harus direfleksikan dan dipikirkan menjadi masalah bersama baik
suku, agama dan bangsa mana pun. Agama Kristen katolik telah mengambil langkah awal
dengan melihat masalah-masalah ekologi sebagai persoalan serius yang perlu dipikirkan dan
dicarikan solusi penyelesaiannya. Paus Fransiskus mengeluarkan ensiklik apostolik pertama
pada tahun 2015 bernama Laudato Si’ yang berbicara tentang ibu bumi sebagai rumah
bersama. Dalam dokumen ini, paus mengangkat isu soal degradasi lingkungan, ketidakadilan,
kemiskinan, kelestarian kota, hingga diskusi berkesinambungan sebagai solusi. Paus
mengajak seluruh dunia untuk bersama-sama melakukan perubahan demi menjaga dan
memastikan kelestarian bumi kita bersama. Namun setelah 7 tahun Ensiklik Laudato Si’
berjalan, gerakan mencintai bumi belum menjadi sebuah gerakan bersama. Kontribusi
Laudato Si’ yang dikeluarkan oleh Paus perlu diapresiasi sebagai upaya menyelamatkan bumi.

Menanggapi seruan Paus tersebut, katekis sebagai pewarta Gereja perlu mengambil
peran lebih dalam menyampaikan wacana Laudato Si’ ke tengah dunia. Peran katekis sebagai
perpanjangan tangan misi pewartaan Gereja universal perlu digarap secara serius oleh gereja-
gereja lokal dalam mewartakan Laudato Si’ di tengah dunia berhadapan dengan realitas
rusaknya ekologi yang terjadi. Katekis harus diberdayakan guna mewartakan misi
penyelamatan bumi sebagai rumah bersama. Katekis perlu diberdayakan dan dilibatkan
secara serius menyuarakan Laudato Si’ dalam gerakan bersama mencintai ekologi karena
peneliti melihat bahwa seruaan Laudato Si’ belum mempengaruhi gerakan bersama dalam
menjaga dan merawat keutuhan ekologi.

Il. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode pustaka yang mana peneliti mengumpulkan data-
data pustakaan yang berkaitan dengan tema dan judul yang berkaitan dengan penelitian ini.
Peneliti akan mengumpulkan literatur yang berkaitan dengan Gereja, katekis, ekologi yang
mendukung proses penelitian ini. Dalam penelitian ini, peneliti menggali berbagai literatur
kepustakaan, baik buku, majalah, jurnal yang mendukung peneliti menganalisis dan
mengeksplorasi dalam satu kesatuan penulisan sehingga memungkinkan peneliti membangun
pemahaman yang komprehensif.

111. HASIL DAN DISKUSI

55



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

a. Konsep Ekologi

[stilah ekologi pertama kali dimunculkan oleh Ernst heeckel seorang murid Darwin
tahun 1866. Ia menunjuk kepada keseluruhan organisme atau pola hubungan antar
organisme dan lingkungannya. Kata ekologi berasal dari kata Yunani: Oikos dan Logos yang
secara harafiah berarti rumah dan pengetahuan. Ekologi sebagai ilmu berarti pengetahuan
tentang lingkungan hidup atau planet di bumi ini secara keseluruhan, bumi dianggap tempat
kediaman manusia dan seluruh makhluk dan benda fisik lainnya. Jadi, lingkungan hidup selalu
harus dipahami dalam arti oikos, yaitu planet bumi ini. Sebagai oikos, bumi ini mempunyai
dua fungsi yang sangat penting, yaitu sebagai tempat kediaman dan sebagai sumber
kehidupan (Patora, 2019: 118).

Patora mengutip Nursid Sumaatmadja, bahwa pada umumnya lingkungan hidup di
planet bumi dikategorikan dalam tiga kelompok dasar, yaitu lingkungan fisik, lingkungan
biologis dan lingkungan sosial. Lingkungan fisik disebut juga lingkungan onorganik adalah
segala sesuatu yang berada di sekitar manusia berupa benda mati. Lingkungan bilogis atau
disebut lingkungan organik adalah semua makhluk hidup di sekitar manusia dan lingkungan
sosial adalah manusia lain di sekitar kita. Lingkungan hidup mencakup arti yang sangat luas,
yang dapat diidentifikasi sebagai kondisi, situasi, benda, makhluk hidup, ruang, alat dan
perilaku manusia yang mempengaruhi kehidupan, pertumbuhan dan kelangsungan seluruh isi
planet bumi, termasuk manusia (Patora, 2019: 119).

Konsep ekologi dalam relasinya dengan sosial ekologi/ekologi sosial mempunyai
hubungan yang saling berkaitan. Menurut Boff ekologi sosial ditempatkan dalam pengertian
‘mengupayakan sebuah ekologi holistik” hal itu mengandung empat elemen utama. Pertama,
manusia baik individu ataupun sosial selalu berinteraksi dengan alam; kedua, interaksi itu
terjadi di dalam waktu dan secara historis, sejarah manusia tidak terlepas dari sejarah
lingkungan; ketiga, manusia senantiasa beradaptasi dengan lingkungan; keempat, bahwa
ekologi sosial terkaita erat dengan bagaimana manusia memperlakukannya (Ranboki, 2017:
55-56).

Kecemasan akan hancurnya ekologi karena kehendak manusia untuk hidup dan
kehendak manusia untuk mereproduksi. Hal ini menimbulkan kecemasan tersendiri dalam
Gereja. Paus Fransiskus lewat ensiklik Laudato Si’ mencoba melihat rumah kita bersama
dalam kenyataan dan relasinya dengan manusia saat ini:

‘Akselerasi terus-menerus dalam perubahan-perubahan yang menyangkut umat manusia dan
planet ini, sekarang ini ditambah intensifikasi irama hidup dan kerja yang dalam bahasa
spanyol disebut ‘rapidacion’ (percepatan). Meskipun perubahan bagian dari dinamika sistem-
sistem yang kompleks, kecepatan sekarang yang dipaksakan kepadanya adalah aktifitas
manusia, berkontras dengan kelambaan alamiah evolusi biologis. Selain itu tujuan perubahan
yang cepat dan konstan ini tidak selalu diarahkan kepada kesejahteraan umum atau kepada
pembangunan manusiawi yang integral dan berkelanjutan. Perubahan adalah suatu yang
diiinginkan, namun menjadi sumber kecemasan ketika itu menyebabkan kerugian untuk dunia
dan untuk kualitas hidup sebagian besar umat manusia’ (Paus Fransiskus, 2015: 15).

Dalam ensiklik Laudato Si Paus Fransikus menyoroti realitas yang terjadi dalam bumi
sebagai rumah kita bersama. Realitas itu adalalah polusi dan perubahan iklim, masalah air,
hilangnya keaneka ragaman hayati, penurunan kualitas hidup dan kemerosotan sosial,
ketimpangan global. Paus mencoba menekan kembali tentang kisah penciptaan tentang relasi
manusia dengan dunia yang menempatkan manusia sebagai makhluk yang bermartabat
karena diciptakan atas dasar cinta. Dalam bahasa naratif dan simbolis cerita-cerita penciptaan
dalam alkitab mengandung ajaran mendalam tentang eksistensi manusia dan realitas sejarah.

56



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

Eksistensi manusia didasarkan pada tiga relasi dasar yang terkait dengan hubungan dengan
Allah, dengan sesama, dan dengan bumi. Tiga hubungan penting itu telah rusak, bukan hanya
secara lahiriah, melainkan juga di dalam diri kita. Perpecahan itu karena dosa. Harmoni
antara Pencipta, manusia dan semua ciptaan dihancurkan karena kita mengira dapat
mengambil tempat Allah dan menolak diri untuk mengakui sebagai makhluk yang terbatas.
Hal itu menyebabkan salah pengertian atas mandat untuk menaklukan bumi (lihat Kejadian
1:28), untuk mengusahakan dan memeliharanya (Kejadian 2:15). Akibatnya hubungan yang
awalnya harmonis antara manusia dan alam, berubah menjadi konflik (Kejadian 3:17-19).

Kitab kejadian mengundang manusia untuk berkuasa atas bumi telah mendorong
eksploitasi alam secara liar dengan memberikan gambaran tentang sifat manusia yang
dominan dan destruktif. Ini bukan interpretasi yang benar tentang Alkitab, seperti yang
dipahami oleh Gereja. Meskipun benar bahwa kadang-kadang kita orang Kristen telah salah
menafsirkan kitab suci, saat ini kita harus tegas menolak gagasan bahwa penciptaan kita
menurut gambar Allah dan misi untuk menaklukkan bumi, membenarkan dominasi mutlak
atas makhluk lainnya. Teks Alkitab harus dibaca dalam konteksnya, dengan hermeneutika
yang tepat, dan konteks itu mengundang kita untuk “mengusahakan dan memelihara” taman
dunia (lihat Kejadian 2:15). Sementara “mengusahakan” berarti menggarap, membajak, atau
mengerjakan, “memelihara” berarti melindungi, menjaga, melestarikan, merawat,
mengawasi. Artinya, ada relasi tanggung jawab timbal balik antara manusia dan alam. Setiap
komunitas dapat mengambil apa yang mereka butuhkan dari harta bumi untuk bertahan
hidup, tetapi juga memiliki kewajiban untuk melindungi bumi dan menjamin
keberlangsungan kesuburannya untuk generasi-generasi mendatang; karena akhirnya,”
Tuhanlah yang empunya bumi” (Mazmur 24:1), Dialah yang empunya “bumi dengan segala
isinya” (Ulangan 10:14). Karena itu, Allah menolak setiap klaim kepemilikan mutlak: “Tanah
jangan dijual mutlak, karena Akulah pemilik tanah itu, sedang kamu adalah orang asing dan
pendatang bagi-Ku” (Imamat 25:23).

Menyeroti persoalan tersebut katekis sebagai seorang pewarta mempunyai peran
signifikan dalam menarasikan wacana ekologi seperti yang tersirat dalam kitab kejadian.
Katekis yang dalam pengertian Kotan (2005), katekis dipahami orang yang bekerja di bagian
pewartaan, entah purna waktu atau paruh waktu, serta entah apapun latar belakang
keahliaannya. Katekis adalah mereka yang menjalankan tugas pendampingan iman,
mempersiapkan penerimaan-penerimaan sakramen-sakramen, memimpin dan memandu
katakese umat dan lain sebagainya. Kedua pandangan yang menempatkan katekis sebagai
kaum awam yang terlibat dalam karya pastoral gereja, seperti pendamping kaum mudah,
pemimpin ibadat dan lain sebagainya, ketiga katekis dipahami orang yang memiliki
pendidikan formal sebagai katekis, atau memiliki ijasah pendidikan tinggi kateketik (Wijaya,
2019: 15-16).

b. Teologi, Katekis dan Wacana Keberpihakan pada Bumi

Wacana tentang bumi baru dan teologi keberpihakan pada alam dalam era
industrialisme dan ekspansi kapiltaliseme global yang terus menggaungkan perubahan dan
kemajuan menjadi isu sentral yang perlu menjadi perhatian bersama. Sistem pengetahuan
teologi keberpihakan kepada bumi seperti teologi Leonardo Bof yaitu teologi pembebasan
perlu menjadi rujukan bersama oleh setiap katekis yang menjadi pewarta sabda Allah di
tengah dunia.

Developmentalisme yang mencakup Industrialisme, dan kapitalisme adalah ideologi

57



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

yang perlu dinetralisir dengan pemikiran alternatif yang bisa membendung ketiga ideologi
besar tersebut yang sangat mempengaruhi sekat-sekat kehidupan manusia.
Developmentalisme adalah mimpi, cita-cita dan keinginan manusia yang harus diwujudkan
untuk menentukan peradaban manusia. Namun sadar atau tidak sadar pembangunan yang
telah dilakukan mengakibatkan penindasan terhadap keberadaan yang lain. Pembangunan
meninggalkan bekas dan jejak destruksi ekologis yang juga berdampak sosial dan ekonomis
bagi ketahanan hidup masyarakat.

Hal ini menjadi perhatian bersama, apakah pembangunan masih dianggap penting
dengan melihat kondisi yang sementara di alami bumi? Eksploitasi secara besar-besaran,
pengrusakan hutan, pertambangan, pemanasan global, pencemaran air (krisis air dan krisis
air bersih) dan sebagainya menjadi tanda yang perlu mendapat perhatian bersama. Melihat
realitas terjadi, pembangunan harus ditempatkan pada perbincangan keberlanjutan hidup
alam, dan pada manusia yang bergantung pada alam; bukan keuntungan dan profit kapital
seperti yang digaungkankan oleh kapitalisme. Kapitalis tidak akan pernah merasa puas
karena spirit mereka adalah akumulasi, akumulasi, dan akumulasi yang berdampak pada
penghacuran.

Yang menjadi pertanyaan bagaimana eksistensi teologi di tengah gempuran idelogi-
ideologi tersebut? Dan bagaimana posisi katekis dalam menemukan jalan tengah
keberpihakan pada bumi? Gereja sebagai institusi resmi perlu memikirkan dan menemukan
seperangkat pengetahuan sebagai wacana tandingan untuk mewartakan keberpihakan pada
bumi. Katekis perlu memiliki kompetensi yang baik dan memposisikan diri sebagai aktifis
yang mampu menjadi garda terdepan mewartakan dan terlibat aktif dalam gerakan-gerakan
misi penyelamatan bumi.

c. Katekese dan Pewartaan Berbasis Ekologi

Sebagai bentuk aksi nyata gereja dalam menanggapi seruan Paus Fransiskus dalam
Laudato Si adalah katekese. Katekese adalah wadah afektif menyampaikan atau mewartakan
sabda Allah yang hidup di dunia yang mempengaruhi keyakinan dan cara berpikir, serta
tindakan orang tentang sabda yang diwartakan. Katekese adalah tempat sentra
mengkampanyekan ekologi yang paling relevan dan pailng efektif. Katekese kontekstual salah
satu jalan yang ditawarkan dalam memahami persoalan ekologi yang dialami manusia.
Menurut hasil studi Runi, (2021), model katekese kontekstual relevan dengan pergulatan
hidup saat ini. Katekese kontekstual adalah katekese yang bertolak sesuai konteks atau
pengalaman hidup umat sehingga berfungsi membangun hidup beriman umat agar iman
secara autentik mewujudkan iman mereka dalam menyatakan hidup sehari-hari.

d. Habitus Menuju Budaya Baru Dalam Memahami Ekologi

Bourdieu (1990) dalam The Logic of Practice, berpendapat bahwa habitus didefinisikan
hanya sebagai sistem disposisi. Dalam kerangka acuannya, Bourdieu memahami disposisi ini
sebagai skema persepsi, pemikiran, dan tindakan yang diperoleh secara bebas. Habitus
mewakili terstruktur cara berpikir yang mengarahkan seseorang untuk bertindak secara
reaksioner atau refleksif. Habitus adalah Respons fisik seseorang terhadap dunia di sekitar
mereka, dunia yang menarik Mereka untuk berpikir, bertindak, dan hidup dengan cara
tertentu. Margolis (1999) mengemukakan bahwa cara terbaik untuk pembaca untuk
memvisualisasikan apa yang Bourdieu bayangkan dalam habitus adalah bagi pembaca untuk
mempertimbangkan gambar seorang aktor. Dengan cara ini habitus dapat dipahami sebagai
'cara hidup'. Bourdieu membayangkan habitus sebagai semacam sejarah hidup. Habitus dapat

58



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

dipahami sebagai penggabungan dampak dari masyarakat tertentu pada masa lalu individu
yang diringkas menjadi kecenderungan mereka untuk saat ini dan masa depan (Grusendorf,
2016: 7).

Habitus adalah struktur mental atau kognitif yang dengannya orang berhubungan
dengan dunia sosial. Orang dibekali dengan serangkaian skema terinternalisasi yang mereka
gunakan untuk mempersepsi, memahami, mengapresiasi dan mengevaluasi dunia sosial.
Melalui skema ini, orang menghasilkan praktik mereka, mengpersepsi dan mengevalusinya
dunia sosial. Bersifat teratur dan berpola. Habitus yang diyakini dari masa ke masa pun pada
akhirnya membentuk suatu keteraturan yang berpola (Pratiwi, 2019: 130-131).

Seperti yang dijelaskan oleh Bourdie Habitus merupakan cara hidup. Habitus adalah
pembiasaan yang secara sadar atau tidak sadar dilakukan oleh individu atau kelompok dalam
aktifitas kehidupan seharian sehingga menjadi budaya. Antara sebuah kebiasaan dan budaya
terlebih kusus budaya kita memahami ekologi, berkaitan erat dengan tindakan dan cara kita
bertindak. Budaya konsumerisme, instan, budaya membuang sampah, budaya bertani, budaya
menggunakan produk-produk industri dan sebagainya, sangat mempengaruhi bagaimana kita
memperlakukan bumi. Contoh sampah berserakan di mana-mana adalah budaya, bagaimana
kita memperlakukan bumi. Semakin sering kita menggunakan barang plastik dan membuang
sampah sembarang semakin kita mendukung penghacuran ekologi.

Habitus adalah proses pembatinan dalam pikiran dan tindakan bagaimana posisi
manusia yang menjaga kelangsungan ekologi untuk masa kini dan masa depan. Ekologi adalah
sebuah pengetahun, pengetahun tersebut berguna dan bermanfaat bagi manusia bagaimana
memahami bumi. Sekedar mengetahui saja tidak cukup, karena banyak yang mengetahui
justru menampilkan tindakan yang justru melawan prinsip kelestarian ekologi sesungguhnya.
Antara pengetahuan dan tindakan butuh pemahaman yang sebenarnya tentang ekologi.
Antara pemahaman, habitus dan budaya menjadi instrumen penting, pengembangan
kesadaran ekologi.

e. Teologi Terlibat dan Keterlibatan Katekis dalam Prahara Ekologis

Teologi terlibat menegaskan sebuah cara yang sah dalam berteologi yakni
mengindahkan konteks. Konteks yang sedang terjadi pada bumi yang mengalami Kkrisis
lingkungan. Kita menyaksikan dan menyimak bagaimana kehidupan manusia di bumi mulai
terancam karena ulah manusia sendiri. Sampah yang tak terkendali yang mulai mencemari
air, mengeringnya sumber-sumber mata air karena eksploitasi hutan, krisis udara bersih,
pangan yang terkontiminasi dengan bahan kimia, banjir dan tana longsor, pemanasan global
dan lain sebagainya. Konteks-konteks tersebut yang membutuhkan keterlibatan umat
manusia.

Teologi terlibat hadir sebagai bentuk tanggapan terhadap wahyu Allah yang
mengungkapkan keterlibatan Allah dalam sejarah umat manusia. Gerakan Allah yang keluar
dari diri-Nya untuk mendekati dan menyapa manusia mau mengundang manusia bersama
Allah bergerak menuju persekutuan dengan Allah. Teologi terlibat juga merupakan salah satu
pilihan berbeda dari cara berteologi. Teologi terlibat berani tampil dalam bentuk fragmen
karena serpihan persoalan hidup manusia yang kompleks (Kleden, 2003: 128-129).

Teologi terlibat menuntut kepada katekis untuk tidak sekedar berwacana tapi
menemukan solusi dengan gerakan bersama melakukan edukasi, dan membangun gerakan
lintas sektor dalam menanggulangi krisis ekologi. Keterlibatan menuntut katekis untuk keluar
dari kemapanan pengetahuan dan berbuat nyata di tengah masyarakat. Ekologi bukan
sekedar teori pengetahuan atau konsep semata tapi menuntut tangungjawab etis dan

59



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

tanggungjawab moral dari katekis untuk melihat persoalan ekologi sebagai masalah bersama
dan menuntut katekis untuk bergerak dan terlibat aktif di tengah masyarakat. Tanggung
jawab katekis dapat dilihat dalam perspektif dan gerakan sebagai berikut:

1. Katekis harus terlibat dan melihat isu ekologi sebagai isu yang perlu diajarkan
dalam dunia pendidikan dibalik tugas dan profesinya sebagai guru.

2. Membangkitkan menumbuhkan sense of belonging dalam diri peserta didik dalam
aspek sosial ekologis.

3. Membangun habitus baru dalam mengelola lingkungan hidup misalnya
mengajarkan anak dari dini untuk bertanggunjawab atas penggunaan plastik
dengan membuang sampah pada tempatnya.

4. Keterlibatan secara langsung dalam karya pastoral ekologis yang dilakukan dalam
katekese dan gerakan nyata di umat basis.

Pada intinya keterlibatan katekis adalah merupakan poin penting dalam mewartakan
Laodato Si’ di tengah umat manusia, yang pola kehidupannya semakin dirasuki oleh
individualisme dan modernitas. Keterlibatan tersebut bukan sekedar wacana semu,
melainkan bertindak langsung dan nyata akan persoalan ekologi yang terjadi.

V. SIMPULAN
Bumi semakin hari semakin tua, bencana terjadi di mana-mana sehingga banyak

korban jiwa yang diakibatkan dari kerusakan ekologi yang dilakukan manusia. Perubahan
iklim, krisis pangan dan sebagainya yang berlangsung saat ini merupakan fakta yang harus
dihadapi oleh masyarakat. Sebagai makhluk yang memanfaatkan semua sumber daya dunia,
manusia wajib bertanggung jawab atas keberlanjutannya untuk generasi masa depan.

Sebagai katekis dan pewarta gereja, menjadi suatu kewajiban untuk terlibat aktif
dalam persoalan ini, dengan tidak hanya menjadi penonton di tengah prahara ekologi karena
tindakan manusia. Katekis sebagai pewarta Gereja punya peran sentral menyampaikan
sabda yang hidup di tengah manusia yang sedang mengalami krisis kesadaran akan
pentingnya ekologi dalam kehidupan bersama. Lewat pastoral baik katekese, pendampingan
kelompok kategorial, dan gerakan-gerakan sosial gerejani kampanye ekologi digaungkan
dalam tindakan nyata.

60



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik
Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61
P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830

DAFTAR PUSTAKA

Agussalim, dkk. (2023). “Kerusakan lingkungan akibat pertambangan nikel di Kabupaten
Kolaka melalui pendekatan politik lingkungan”. Palita: Journal of Social Religion
Research, 8 (1): 37-48.

Ananda. (2022). Kerusakan Lingkungan Akibat Kegiatan Penambangan Emas Ilegal Di
Kabupaten Murung Raya, (Kalteng). Jurnal Masalah Lingkungan, 1 (1).

Fransiskus, P. (2015). Ensiklik LAUDATO SI tentang Perawatan Rumah Kita Bersama (terj.
Martin Harun). Obor: Jakarta.

Grusendorf, Stephen. (2016). “Bourdieu’s Field, Capital, and Habitus in Religion”. Journal for
the Sociological Integration of Religion and Society, 6 (1).

Kleden, Paul Budi. (2003). Teologi Terlibat: Politik dan Budaya dalam Terang Teologi.
Ledalero: Maumere.

Paus Fransiskus (2015). Ensiklik laudato si‘ Paus Fransiskus ~ Tentang Perawatan Rumah
Kita Bersama. (Martin Harun, Terjemahan). Obor: Jakarta.

Patora, M. (2019). “Peranan Kekristenan Dalam Menghadapi Krisis Ekologi”. Jurnal Teruna
Bakti, 1 (2): 117-127.

Pratiwi N, dkk. (2019). Peran Utama Pendidik Dalam Membangun Habitus Siswa. Prosiding
Seminar Nasional Pendidikan FKIP, 2 (1).

Ranboki, Buce. (2017). “Menemukan Teologi Leonardo Boff Dalam ensiklis Paus Fransiskus
Laudato Si”. Indonesia Journal of Theology, 5 (1): 42-67.

Ridwan M, dkk. (2021). Studi analisis Tentang Kepadatan Penduduk Sebagai Sumber
Kerusakan Lingkungan Hidup. Jurnal IndraTech, 2 (1).

Tampubolon Y. H & Dreitsohn F K. (2022). “Kapitalisme Global Sebagai Akar Kerusakan
Lingkungan. Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat, 9 (1), 83-104.

Uar N Dahlal, dkk. (2016). “Kerusakan Lingkungan Akibat Aktifitas Manusia Pada Ekosistim
Terumbu Karang”. MGI, 30 (1): 88-95.

Wijaya, A I Ketut. (2019) Identitas Seorang Katekis Profesional Dewasa Ini. JPAK: Jurnal
Pendidikan Agama Katolik, 19 (1), 15.

61



