
Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

53 
 

Laudato Si’  dan Tanggung Jawab Katekis  
dalam Kehidupan  Sosial Ekologi 

 
(doi: 10.53949/arjpk.v9i1.17) 

 
Yohanes Fisher Meo1 

1Sekolah Tinggi Pastoral Atma Reks Ende, Jl. Gatot Subroto, Ende, Indonesia 
Email: yohanesfishermeo@stiparende.ac.id 

Marselus Natar2 

2Sekolah Tinggi Pastoral Atma Reks Ende, Jl. Gatot Subroto, Ende, Indonesia 
Email: marselusnatar29@gmail.com 

 
 
 

Received: 18 April 2024; Accepted: 13 Desember 2024; Published: 31 Januari 2025 
 

Abstrak: Penelitian ini berawal dari persoalan krisis lingkungan hidup yang sedang dan terus melanda bumi 
yang diakibatkan dari aktivitas manusia yang salah dalam mengelola ekologi.  Peneliti menyoroti persoalan 
krisis yang sedang terjadi dengan mendorong keterlibatan Gereja lewat katekis untuk turut serta dalam misi 
ekologis penyelamatan bumi.  Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan penelitian studi pustaka yaitu 
mengumpulkan dan mengkaji penelitian-penelitian yang relevan dengan penelitian ini, sehingga peneliti dapat  
menemukan  pokok persoalan kerusakan ekologi yang terjadi dan menemukan solusi alternatif yang dapat 
dilakukan dengan menempatkan posisi katekis sebagai garda terdepan Gereja dalam mewartakan dan 
mengkampanyekan keselamatan bumi lewat ensiklik Laudato Si’. Hasil penelitian menujukkan bahwa persoalan 
ekologi memang menjadi tanggungjawab bersama semua umat manusia termasuk katekis. Tanggungjawab ini 
merupakan kewajiban dari katekis secara langsung dalam mewartakan dan mengkampanyekan ekologi dalam 
kegiatan pastoral, sehingga mempengaruhi habitus baru dalam diri setiap individu dalam mengelola dan 
memperlakukan ekologi secara berkelanjutan.  
 
Kata Kunci: Laudato Si, Katekis, Sosial Ekologi 

 
Abstract: This research begins with the issue of the environmental crisis that is currently and continues to hit the 
earth caused by human activities that are wrong in managing ecology. The researcher highlights the issue of the 
ongoing crisis by encouraging the involvement of the Church through catechists to participate in the ecological 
mission to save the earth. In this research, the researcher uses literature study which one he collects and reviews 
studies that are relevant to this research, so that the researcher can find the main problem of ecological damage 
that occurs and find alternative solutions that can be done by placing the position of catechists as the Church's 
vanguard in proclaiming and campaigning for the safety of the earth through the encyclical Laudato Si’. The results 
of the study showed that ecological issues are indeed a shared responsibility of all humanity, including catechists. 
This responsibility is the duty of catechist directly in proclaiming and campaigning for ecology in pastoral activities, 
so that it can  influence new habits in each individual in managing and treating ecology sustainably. 
 
Keywords: Laudato Si, Catechist, Social Ecology 

 
 

I. PENDAHULUAN 

Ekologi adalah sumber dan pusat kehidupan manusia, namun dibalik peran sentral 
ekologi yang begitu penting bagi makluk hidup, manusia justru tampil sebagai aktor utama 
yang merusak ekologi. Keterlibatan manusia sebagai actor utama dalam pengrusakan ekologi 
sudah banyak diteliti, mulai dari aktifitas pertambangan baik nikel, batu bara (Uar, dkk, 2015; 
Ridwan, dkk, 2021; Ananda, 2022; Agusalim, dkk, 2023). Dibalik keterlibatan manusia 
merusak ekologi didalangi aktifitas reproduksi manusia dalam memenuhi dan melayani 
kebutuhan hidup manusia yang tidak ada batasnya. Kerusakan ekologi diperparah dengan 
kapitalisme global dan kebijakan pembangunan yang tanpa memperhatikan ekologi. Hal 

mailto:yohanesfishermeo@stiparende.ac.id
mailto:marselusnatar29@gmail.com


Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

54 
 

tersebut dikonfirmasi dalam studi Tampubolon Yohanes H & Purba D Franklyn (2022) 
menemukan adanya korelasi kerusakan lingkungan dengan pertumbuhan kapitalisme Global. 
Kapitalisme adalah cara produksi dan konsumsi, adalah aktor utama kerusakan lingkungan. 
Aktifitas produksi dan konsumsi yang terus meningkat berbanding lurus dengan peningkatan 
kerusakan dan krisis ekologi. 

Di balik kerusakan ekologi, wacana keberpihakan terhadap ekologi terus 
dikomandangkan oleh Negara, agama dan aktifis-aktifis lingkungan pada umumnya; namun 
sampai pada saat ini wacana keberpihakan ekologi belum menemukan solusi yang pas dan 
beriringan dengan pola kehidupan manusia pada umumnya. Keterlibatan manusia sebagai 
aktor utama dalam pengrusakan ekologi turut menjadi pusat perhatian  terlepas dari semua 
upaya yang telah dilakukan oleh beberapa kelompok. Yang menjadi pertanyaan dari peneliti 
adalah bagaimana kekuatan dan upaya berbagai kelompok untuk menemukan solusi 
penyelesai persoalan ekologi di balik kebijakan pembangunan ekonomi kapitalistik  yang 
secara konsisten merusak bumi. Yang kedua bagaimana merubah etika buruk dan pola 
kehidupan manusia yang kapitalistik, hedonis, materialis dan instan di tengah krisis ekologi 
yang terjadi.  

Manusia sebagai sebagai makluk hidup dan sebagai aktor utama  yang merusak ekologi 
tidak bisa terlepas dari bumi sebagai pusat ekologis yang merupakan ruang hidup bersama 
makhluk lain. Ruang hidup bersama menekankan tanggung jawab pada setiap makluk hidup 
terlebih khusus manusia dalam menjaga dan merawat bumi sebagai pusat kehidupan dari 
setiap makluk hidup. Dalam menjaga ruang hidup bersama tersebut, manusia memegang 
peran sentral dari semua makluk hidup untuk menjaga keseimbangan dalam mengatur serta 
menata bumi sebagai ruang hidup bersama.   

Kitab Suci Perjanjian Lama dalam kitab Kejadian 1:28 menegaskan: “Allah memberkati 
mereka, lalu Allah berfirman kepada mereka: ‘beranakcuculah dan bertambah banyak; 
penuhilah muka bumi dan dan taklukanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-
burung di udara dan atas segala binatang yang merayap di bumi”. Pada ayat kitab suci secara 
gamblang menuliskan bagaimana Allah menugaskan dan menyerahkan bumi kepada manusia 
dengan menaklukkan bumi seutuhnya.   

Term ‘taklukanlah’ sebuah kata yang membutuhkan interpretasi  dari manusia 
bagaimana menguasai dan mengelola bumi secara bijaksana. Menaklukan bumi di sini 
merujuk pada pengelolaan alam semesta, baik ikan-ikan di laut, burung-burung di udara, 
segala binatang merayap, serta berbagai jenis tumbuhan yang hidup di bumi. Term 
‘taklukanlah’ bisa berkonotasi negatif dan menimbulkan krisis dan kerusakan akibat tindakan 
manusia yang tidak menjaga bumi sebagai ruang hidup bersama. Penaklukan justru 
diartikulasi sebagai pengrusakan, penghancuran dan pemusnahan ekologi.  

Fenomena dan realitas kerusakan lingkungan yang manusia alami, bukanlah masalah 
baru dalam sejarah dan peradaban kehidupan manusia. Berawal dari IPTEK (Ilmu 
Pengetahuan dan Teknologi) yang terus berkembang berdampak negatif terhadap realitas 
pengelolaan alam. Kemajuan IPTEK yang terjadi justru mengarah pada penaklukkan yang 
diartikan dengan mengeksploitasi bumi tanpa secara bijak mengatur dan menata demi 
kabaikan hidup bersama makluk lain. Realitas menunjukkan bahwa IPTEK sudah membawa 
dampak negatif yang berkepanjangan dalam kehidupan bersama. Krisis lingkungan, mulai 
dari pemanasan global yang menyebabkan perubahan cuaca, pencemaran air dan udara, 
pengrusakan hutan yang berdampak pada krisis air serta tanah longsor dan bencana banjir 
yang sedang dialami manusia.  

Kebijakan ekonomi serta bertambahnya jumlah penduduk berkorelasi dengan 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

55 
 

peningkatan pemenuhan kebutuhan hidup yang kian mendesak dan berpengaruh pada 
pengelolaan lingkungan hidup dan sumber daya alam. Pertumbuhan populasi manusia 
menyebabkan timbulnya permasalah lingkungan, karena keberadaan manusia untuk 
memenuhi kebutuhan. Apalagi dibarengi dengan keinginan manusia yang tidak terbatas di 
tengah kemampuan manusia yang terbatas serta kebutuhan atau keinginan manusia yang 
tidak akan pernah habisnya.  

Bertolak dari fakta ekologis tersebut, maka sebuah pertanyaan hakiki tentang 
keberlanjutan kehidupan manusia di bumi menjadi penting pada masa sekarang dan akan 
datang. Bagaimana semestinya relasi yang dibangun dalam persaudaraan dan persekutuan 
semua makluk hidup di bumi ini, di rumah milik bersama, dapat menjamin kenyamanan 
hidup setiap makhluk tanpa saling meniadakan dan memusnakan? Semakin meningkatnya 
kerusakan ekologi, mau menggambarkan pergumulan persoalan ekologi dalam komunitas-
komunitas, suku, agama dan negara hanya jargon semata dan masih minim implementasi. 
Kebijakan-kebijakan penyelamatan bumi yang dibuat belum bisa menyelamatkan bumi dari 
bahaya developmentalisme yang terus berekpansi dalam kehidupan manusia.  

Persoalan tersebut harus direfleksikan dan dipikirkan menjadi masalah bersama baik 
suku, agama dan bangsa mana pun. Agama kristen katolik telah mengambil langkah awal 
dengan melihat masalah-masalah ekologi sebagai persoalan serius yang perlu dipikirkan dan 
dicarikan solusi penyelesaiannya. Paus Fransiskus mengeluarkan ensiklik apostolik pertama 
pada tahun 2015 bernama Laudato Si’ yang berbicara tentang ibu bumi sebagai rumah 
bersama. Dalam dokumen ini, paus mengangkat isu soal degradasi lingkungan, ketidakadilan, 
kemiskinan, kelestarian kota, hingga diskusi berkesinambungan sebagai solusi. Paus 
mengajak seluruh dunia untuk bersama-sama melakukan perubahan demi menjaga dan 
memastikan kelestarian bumi kita bersama. Namun setelah 7 tahun Ensiklik Laudato Si’  
berjalan, gerakan mencintai bumi belum menjadi sebuah gerakan bersama. Kontribusi 
Laudato Si’ yang dikeluarkan oleh Paus perlu diapresiasi sebagai upaya menyelamatkan bumi.   

Menanggapi seruan Paus tersebut, katekis sebagai pewarta Gereja perlu mengambil 
peran lebih dalam menyampaikan wacana Laudato Si’ ke tengah dunia. Peran katekis sebagai 
perpanjangan tangan misi pewartaan Gereja universal perlu digarap secara serius oleh gereja-
gereja lokal dalam mewartakan Laudato Si’ di tengah dunia berhadapan dengan realitas 
rusaknya ekologi yang terjadi. Katekis harus diberdayakan guna mewartakan misi 
penyelamatan bumi sebagai rumah bersama. Katekis perlu diberdayakan dan dilibatkan 
secara serius menyuarakan Laudato Si’ dalam gerakan bersama mencintai ekologi karena 
peneliti melihat bahwa seruaan Laudato Si’ belum mempengaruhi gerakan bersama  dalam 
menjaga dan merawat keutuhan ekologi. 

 
 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode pustaka yang mana peneliti mengumpulkan data-
data pustakaan yang berkaitan dengan tema dan judul yang berkaitan dengan penelitian ini. 
Peneliti akan mengumpulkan literatur yang berkaitan dengan Gereja, katekis, ekologi yang 
mendukung proses penelitian ini. Dalam penelitian ini, peneliti menggali berbagai literatur 
kepustakaan, baik buku, majalah, jurnal yang mendukung peneliti menganalisis dan 
mengeksplorasi dalam satu kesatuan penulisan sehingga memungkinkan peneliti membangun 
pemahaman yang komprehensif. 

 

III. HASIL DAN DISKUSI  



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

56 
 

a. Konsep Ekologi 
Istilah ekologi pertama kali dimunculkan oleh Ernst heeckel seorang murid Darwin 

tahun 1866. Ia menunjuk kepada keseluruhan organisme atau pola hubungan antar 
organisme dan lingkungannya. Kata ekologi berasal dari kata Yunani: Oikos dan Logos yang 
secara harafiah berarti rumah dan pengetahuan. Ekologi sebagai ilmu berarti pengetahuan 
tentang lingkungan hidup atau planet di bumi ini secara keseluruhan, bumi dianggap tempat 
kediaman manusia dan seluruh makhluk dan benda fisik lainnya. Jadi, lingkungan hidup selalu 
harus dipahami dalam arti oikos, yaitu planet bumi ini. Sebagai oikos, bumi ini mempunyai 
dua fungsi yang sangat penting, yaitu sebagai tempat kediaman dan sebagai sumber 
kehidupan (Patora, 2019: 118). 

Patora mengutip Nursid Sumaatmadja, bahwa pada umumnya lingkungan hidup di 
planet bumi dikategorikan dalam tiga kelompok dasar, yaitu lingkungan fisik, lingkungan 
biologis dan lingkungan sosial. Lingkungan fisik disebut juga lingkungan onorganik adalah 
segala sesuatu yang berada di sekitar manusia berupa benda mati. Lingkungan bilogis atau 
disebut lingkungan organik adalah semua makhluk hidup di sekitar manusia dan lingkungan 
sosial adalah manusia lain di sekitar kita. Lingkungan hidup mencakup arti yang sangat luas, 
yang dapat diidentifikasi sebagai kondisi, situasi, benda, makhluk hidup, ruang, alat dan 
perilaku manusia yang mempengaruhi kehidupan, pertumbuhan dan kelangsungan seluruh isi 
planet bumi, termasuk manusia (Patora, 2019: 119). 

Konsep ekologi dalam relasinya dengan sosial ekologi/ekologi sosial mempunyai 
hubungan yang saling berkaitan. Menurut Boff ekologi sosial ditempatkan dalam pengertian 
‘mengupayakan sebuah ekologi holistik” hal itu mengandung empat elemen utama. Pertama,  
manusia baik individu  ataupun sosial selalu berinteraksi dengan alam; kedua, interaksi itu 
terjadi di dalam waktu dan secara historis, sejarah manusia tidak terlepas dari sejarah 
lingkungan; ketiga,  manusia senantiasa beradaptasi dengan lingkungan; keempat, bahwa 
ekologi sosial terkaita erat dengan bagaimana manusia memperlakukannya (Ranboki, 2017: 
55-56).  

Kecemasan akan hancurnya ekologi karena kehendak manusia untuk hidup dan 
kehendak manusia untuk mereproduksi. Hal ini menimbulkan kecemasan tersendiri dalam 
Gereja. Paus Fransiskus lewat ensiklik Laudato Si’ mencoba melihat rumah kita bersama 
dalam kenyataan dan relasinya dengan manusia saat ini:  

‘Akselerasi terus-menerus dalam perubahan-perubahan yang menyangkut umat manusia dan 
planet ini, sekarang ini ditambah intensifikasi irama hidup dan kerja yang dalam bahasa 
spanyol disebut ‘rapidacion’ (percepatan). Meskipun perubahan bagian dari dinamika sistem-
sistem yang kompleks, kecepatan sekarang yang dipaksakan kepadanya adalah aktifitas 
manusia, berkontras dengan kelambaan alamiah evolusi biologis. Selain itu tujuan perubahan 
yang cepat dan konstan ini tidak selalu diarahkan kepada kesejahteraan umum atau kepada 
pembangunan manusiawi yang integral dan berkelanjutan. Perubahan adalah suatu yang 
diiinginkan, namun menjadi sumber kecemasan ketika itu menyebabkan kerugian untuk dunia 
dan untuk kualitas hidup sebagian besar umat manusia’ (Paus Fransiskus, 2015: 15). 
 

Dalam ensiklik Laudato Si Paus Fransikus menyoroti realitas yang terjadi dalam bumi 
sebagai rumah kita bersama. Realitas itu adalalah polusi dan perubahan iklim, masalah air, 
hilangnya keaneka ragaman hayati, penurunan kualitas hidup dan kemerosotan sosial, 
ketimpangan global. Paus mencoba menekan kembali tentang kisah penciptaan tentang relasi 
manusia dengan dunia yang menempatkan manusia sebagai makhluk yang bermartabat 
karena diciptakan atas dasar cinta. Dalam bahasa naratif dan simbolis cerita-cerita penciptaan 
dalam alkitab mengandung ajaran mendalam tentang eksistensi manusia dan realitas sejarah. 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

57 
 

Eksistensi manusia didasarkan pada tiga relasi dasar yang terkait dengan hubungan dengan 
Allah, dengan sesama, dan dengan bumi. Tiga hubungan penting itu telah rusak, bukan hanya 
secara lahiriah, melainkan juga di dalam diri kita. Perpecahan itu karena dosa. Harmoni 
antara Pencipta, manusia dan semua ciptaan dihancurkan karena kita mengira dapat 
mengambil tempat Allah dan menolak diri untuk mengakui sebagai makhluk yang terbatas. 
Hal itu menyebabkan salah pengertian atas mandat untuk menaklukan bumi (lihat Kejadian 
1:28), untuk mengusahakan dan memeliharanya (Kejadian 2:15). Akibatnya hubungan yang 
awalnya harmonis antara manusia dan alam, berubah menjadi konflik (Kejadian 3:17-19). 

Kitab kejadian mengundang manusia untuk berkuasa atas bumi telah mendorong 
eksploitasi alam secara liar dengan memberikan gambaran tentang sifat manusia yang 
dominan dan destruktif. Ini bukan interpretasi yang benar tentang Alkitab, seperti yang 
dipahami oleh Gereja.  Meskipun  benar bahwa kadang-kadang kita orang Kristen telah salah  
menafsirkan kitab suci, saat ini kita harus tegas menolak  gagasan bahwa penciptaan kita 
menurut gambar Allah dan  misi untuk menaklukkan bumi, membenarkan dominasi  mutlak 
atas makhluk lainnya. Teks Alkitab harus dibaca dalam konteksnya, dengan hermeneutika 
yang tepat, dan  konteks itu mengundang kita untuk “mengusahakan dan  memelihara” taman 
dunia (lihat Kejadian 2:15). Sementara  “mengusahakan” berarti menggarap, membajak, atau 
mengerjakan, “memelihara” berarti melindungi, menjaga,  melestarikan, merawat, 
mengawasi. Artinya, ada relasi  tanggung jawab timbal balik antara manusia dan alam.  Setiap 
komunitas dapat mengambil apa yang mereka butuhkan dari harta bumi untuk bertahan 
hidup, tetapi juga  memiliki kewajiban untuk melindungi bumi dan menjamin  
keberlangsungan kesuburannya untuk generasi-generasi  mendatang; karena akhirnya,” 
Tuhanlah yang empunya bumi” (Mazmur 24:1), Dialah yang empunya “bumi dengan  segala 
isinya” (Ulangan 10:14). Karena itu, Allah menolak  setiap klaim kepemilikan mutlak: “Tanah 
jangan dijual  mutlak, karena Akulah pemilik tanah itu, sedang kamu  adalah orang asing dan 
pendatang bagi-Ku” (Imamat 25:23). 

Menyeroti persoalan tersebut katekis sebagai seorang pewarta mempunyai peran 
signifikan dalam menarasikan wacana ekologi seperti yang tersirat dalam kitab kejadian. 
Katekis yang dalam pengertian Kotan (2005), katekis dipahami orang yang bekerja di bagian 
pewartaan, entah purna waktu atau paruh waktu, serta entah apapun latar belakang 
keahliaannya. Katekis adalah mereka yang menjalankan tugas pendampingan iman, 
mempersiapkan penerimaan-penerimaan sakramen-sakramen, memimpin dan memandu 
katakese umat dan lain sebagainya. Kedua pandangan yang menempatkan katekis  sebagai 
kaum awam yang terlibat dalam karya pastoral gereja, seperti pendamping kaum mudah, 
pemimpin ibadat dan lain sebagainya, ketiga katekis dipahami orang yang memiliki 
pendidikan formal sebagai katekis, atau memiliki ijasah pendidikan tinggi kateketik (Wijaya, 
2019: 15-16). 

 
 

b. Teologi, Katekis dan Wacana Keberpihakan pada Bumi 
Wacana tentang bumi baru dan teologi keberpihakan pada alam dalam era 

industrialisme dan ekspansi kapiltaliseme global yang terus menggaungkan perubahan dan 
kemajuan menjadi isu sentral yang perlu menjadi perhatian bersama. Sistem pengetahuan 
teologi keberpihakan kepada bumi seperti teologi Leonardo Bof yaitu teologi pembebasan 
perlu menjadi rujukan bersama oleh setiap katekis yang menjadi pewarta sabda Allah di 
tengah dunia.  

Developmentalisme yang mencakup Industrialisme, dan kapitalisme adalah ideologi 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

58 
 

yang perlu dinetralisir dengan pemikiran alternatif yang bisa membendung ketiga ideologi 
besar tersebut yang sangat mempengaruhi sekat-sekat kehidupan manusia. 
Developmentalisme adalah mimpi, cita-cita dan keinginan manusia yang harus diwujudkan 
untuk menentukan peradaban manusia. Namun sadar atau tidak sadar pembangunan yang 
telah dilakukan mengakibatkan penindasan terhadap keberadaan yang lain. Pembangunan 
meninggalkan bekas dan jejak destruksi ekologis yang juga berdampak sosial dan ekonomis 
bagi ketahanan hidup masyarakat.  

Hal ini menjadi perhatian bersama, apakah pembangunan masih dianggap penting 
dengan melihat kondisi yang sementara di alami bumi? Eksploitasi secara besar-besaran, 
pengrusakan hutan, pertambangan, pemanasan global,  pencemaran air (krisis air dan krisis 
air bersih) dan sebagainya menjadi tanda yang perlu mendapat perhatian bersama. Melihat 
realitas terjadi, pembangunan harus ditempatkan pada perbincangan keberlanjutan hidup 
alam, dan pada manusia yang bergantung pada alam; bukan keuntungan dan profit kapital 
seperti yang digaungkankan oleh kapitalisme. Kapitalis tidak akan pernah merasa puas 
karena spirit mereka adalah akumulasi, akumulasi, dan akumulasi yang berdampak pada 
penghacuran.  

Yang menjadi pertanyaan bagaimana eksistensi teologi di tengah gempuran idelogi-
ideologi tersebut? Dan bagaimana posisi katekis dalam menemukan jalan tengah 
keberpihakan pada bumi? Gereja sebagai institusi resmi perlu memikirkan dan menemukan 
seperangkat pengetahuan sebagai wacana tandingan untuk mewartakan keberpihakan pada 
bumi. Katekis perlu memiliki kompetensi yang baik dan memposisikan diri sebagai aktifis 
yang mampu menjadi garda terdepan mewartakan dan terlibat aktif dalam gerakan-gerakan 
misi penyelamatan bumi. 

 
c. Katekese dan Pewartaan Berbasis Ekologi 

Sebagai bentuk aksi nyata gereja dalam menanggapi seruan Paus Fransiskus dalam 
Laudato Si adalah katekese. Katekese adalah wadah afektif menyampaikan atau mewartakan 
sabda Allah yang hidup di dunia yang mempengaruhi keyakinan dan cara berpikir, serta 
tindakan orang tentang sabda yang diwartakan. Katekese adalah tempat sentra 
mengkampanyekan ekologi yang paling relevan dan pailng efektif. Katekese kontekstual salah 
satu jalan yang ditawarkan dalam memahami persoalan ekologi yang dialami manusia. 
Menurut hasil studi Runi, (2021), model katekese kontekstual relevan dengan pergulatan 
hidup saat ini. Katekese kontekstual adalah katekese yang bertolak sesuai konteks atau 
pengalaman hidup umat sehingga berfungsi membangun hidup beriman umat agar iman 
secara autentik mewujudkan iman mereka dalam menyatakan hidup sehari-hari.  

 
d. Habitus Menuju Budaya Baru Dalam Memahami Ekologi 

Bourdieu (1990) dalam The Logic of Practice, berpendapat bahwa habitus didefinisikan 
hanya sebagai sistem disposisi. Dalam kerangka acuannya, Bourdieu memahami disposisi ini 
sebagai skema persepsi, pemikiran, dan tindakan yang diperoleh secara bebas. Habitus 
mewakili terstruktur cara berpikir yang mengarahkan seseorang untuk bertindak secara 
reaksioner atau refleksif. Habitus adalah Respons fisik seseorang terhadap dunia di sekitar 
mereka, dunia yang menarik Mereka untuk berpikir, bertindak, dan hidup dengan cara 
tertentu. Margolis (1999) mengemukakan bahwa cara terbaik untuk pembaca untuk 
memvisualisasikan apa yang Bourdieu bayangkan dalam habitus adalah bagi pembaca untuk 
mempertimbangkan gambar seorang aktor. Dengan cara ini habitus dapat dipahami sebagai 
'cara hidup'. Bourdieu membayangkan habitus sebagai semacam sejarah hidup. Habitus dapat 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

59 
 

dipahami sebagai penggabungan dampak dari masyarakat tertentu pada masa lalu individu 
yang diringkas menjadi kecenderungan mereka untuk saat ini dan masa depan (Grusendorf, 
2016: 7). 

Habitus adalah struktur mental atau kognitif yang dengannya orang berhubungan 
dengan dunia sosial. Orang dibekali dengan serangkaian skema terinternalisasi  yang mereka 
gunakan untuk mempersepsi, memahami, mengapresiasi dan mengevaluasi dunia sosial. 
Melalui skema ini, orang menghasilkan praktik mereka, mengpersepsi dan mengevalusinya 
dunia sosial. Bersifat teratur dan berpola. Habitus yang diyakini dari masa ke masa pun pada 
akhirnya membentuk suatu keteraturan yang berpola (Pratiwi, 2019: 130-131).  

Seperti yang dijelaskan oleh Bourdie Habitus merupakan cara hidup. Habitus adalah 
pembiasaan yang secara sadar atau tidak sadar dilakukan oleh individu atau kelompok dalam 
aktifitas kehidupan seharian sehingga menjadi budaya.  Antara sebuah kebiasaan dan budaya 
terlebih kusus budaya kita memahami ekologi, berkaitan erat dengan tindakan dan cara kita 
bertindak. Budaya konsumerisme, instan, budaya membuang sampah, budaya bertani, budaya 
menggunakan produk-produk industri dan sebagainya, sangat mempengaruhi bagaimana kita 
memperlakukan bumi. Contoh sampah berserakan di mana-mana adalah budaya, bagaimana 
kita memperlakukan bumi. Semakin sering kita menggunakan barang plastik dan membuang 
sampah sembarang semakin kita mendukung penghacuran ekologi. 

Habitus adalah proses pembatinan dalam pikiran dan tindakan bagaimana posisi 
manusia yang menjaga kelangsungan ekologi untuk masa kini dan masa depan. Ekologi adalah 
sebuah pengetahun, pengetahun tersebut berguna dan bermanfaat bagi manusia bagaimana 
memahami bumi. Sekedar mengetahui saja tidak cukup, karena banyak yang mengetahui 
justru menampilkan tindakan yang justru melawan prinsip kelestarian ekologi sesungguhnya. 
Antara pengetahuan dan tindakan butuh pemahaman yang sebenarnya tentang ekologi. 
Antara pemahaman, habitus dan budaya menjadi instrumen penting, pengembangan 
kesadaran ekologi.  

 
e. Teologi Terlibat dan  Keterlibatan Katekis dalam Prahara Ekologis 

Teologi terlibat menegaskan sebuah cara yang sah dalam berteologi yakni 
mengindahkan konteks. Konteks yang sedang terjadi pada bumi yang mengalami krisis 
lingkungan. Kita menyaksikan dan menyimak bagaimana kehidupan manusia di bumi mulai 
terancam karena ulah manusia sendiri. Sampah yang tak terkendali yang mulai mencemari 
air, mengeringnya sumber-sumber mata air karena eksploitasi hutan, krisis udara bersih, 
pangan yang terkontiminasi dengan bahan kimia, banjir dan tana longsor, pemanasan global 
dan lain sebagainya. Konteks-konteks tersebut yang membutuhkan keterlibatan umat 
manusia.  

Teologi terlibat hadir sebagai bentuk tanggapan terhadap wahyu  Allah yang 
mengungkapkan keterlibatan Allah dalam sejarah umat manusia. Gerakan Allah yang keluar 
dari diri-Nya untuk mendekati dan menyapa manusia mau mengundang manusia bersama 
Allah bergerak menuju persekutuan dengan Allah. Teologi terlibat juga merupakan salah satu 
pilihan berbeda dari cara berteologi. Teologi terlibat berani tampil dalam bentuk fragmen 
karena serpihan persoalan hidup manusia yang kompleks (Kleden, 2003: 128-129). 

Teologi terlibat menuntut kepada katekis untuk tidak sekedar berwacana tapi 
menemukan solusi dengan gerakan bersama melakukan edukasi, dan membangun gerakan 
lintas sektor dalam menanggulangi krisis ekologi. Keterlibatan menuntut katekis untuk keluar 
dari kemapanan pengetahuan dan berbuat nyata di tengah masyarakat. Ekologi bukan 
sekedar teori pengetahuan atau konsep semata tapi menuntut tangungjawab etis dan 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

60 
 

tanggungjawab moral dari katekis untuk melihat persoalan ekologi sebagai masalah bersama 
dan menuntut katekis untuk bergerak dan terlibat aktif di tengah masyarakat.  Tanggung 
jawab katekis dapat dilihat dalam perspektif dan gerakan sebagai berikut: 

1. Katekis harus terlibat dan melihat isu ekologi sebagai isu yang perlu diajarkan 
dalam dunia pendidikan dibalik tugas dan profesinya sebagai guru. 

2. Membangkitkan menumbuhkan sense of belonging  dalam diri peserta didik dalam 
aspek sosial ekologis. 

3. Membangun habitus baru dalam mengelola lingkungan hidup misalnya 
mengajarkan anak dari dini untuk bertanggunjawab atas penggunaan plastik 
dengan membuang sampah pada tempatnya. 

4. Keterlibatan secara langsung dalam karya pastoral ekologis yang dilakukan dalam 
katekese dan gerakan nyata di umat basis. 

 
Pada intinya keterlibatan katekis adalah merupakan poin penting dalam mewartakan 

Laodato Si’ di tengah umat manusia, yang pola kehidupannya semakin dirasuki oleh 
individualisme dan modernitas. Keterlibatan tersebut bukan sekedar wacana semu, 
melainkan bertindak langsung dan nyata akan persoalan ekologi yang terjadi. 

 
IV. SIMPULAN 

Bumi semakin hari semakin tua, bencana terjadi di mana-mana sehingga banyak 
korban jiwa yang diakibatkan dari kerusakan ekologi yang dilakukan manusia. Perubahan 
iklim, krisis pangan dan sebagainya yang berlangsung saat ini merupakan fakta yang harus 
dihadapi oleh masyarakat. Sebagai makhluk yang memanfaatkan semua sumber daya dunia, 
manusia wajib bertanggung jawab atas keberlanjutannya untuk generasi masa depan.  
 Sebagai katekis dan pewarta gereja, menjadi suatu kewajiban untuk terlibat aktif 
dalam persoalan ini, dengan tidak hanya menjadi penonton di tengah prahara ekologi karena 
tindakan manusia. Katekis sebagai pewarta Gereja punya peran sentral menyampaikan 
sabda yang hidup di tengah manusia yang sedang mengalami krisis kesadaran akan 
pentingnya ekologi dalam kehidupan bersama. Lewat pastoral baik katekese, pendampingan 
kelompok kategorial, dan gerakan-gerakan sosial gerejani kampanye ekologi digaungkan 
dalam tindakan nyata. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Atma Reksa: Jurnal Pastoral dan Kateketik 

Vol IX, No 1, Januari 2025, Hal. 53-61 

P-ISSN: 2527-7421, E-ISSN:2797-9830 

 

61 
 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 

Agussalim, dkk. (2023). “Kerusakan lingkungan akibat pertambangan nikel di Kabupaten 
Kolaka melalui pendekatan politik lingkungan”. Palita: Journal of Social Religion 
Research, 8 (1): 37-48. 

Ananda. (2022). Kerusakan Lingkungan Akibat Kegiatan Penambangan Emas Ilegal Di 
Kabupaten Murung Raya, (Kalteng). Jurnal Masalah Lingkungan, 1 (1). 

Fransiskus, P. (2015). Ensiklik LAUDATO SI tentang Perawatan Rumah Kita Bersama (terj. 
Martin Harun). Obor: Jakarta. 

Grusendorf, Stephen. (2016). “Bourdieu’s Field, Capital, and Habitus in Religion”. Journal for 
the Sociological Integration of Religion and Society, 6 (1).  

Kleden, Paul Budi. (2003). Teologi Terlibat: Politik dan Budaya dalam Terang Teologi. 
Ledalero: Maumere.  

Paus Fransiskus (2015). Ensiklik laudato si‘ Paus Fransiskus ~ Tentang Perawatan Rumah 
Kita Bersama. (Martin Harun, Terjemahan). Obor: Jakarta. 

Patora, M. (2019). “Peranan Kekristenan Dalam Menghadapi Krisis Ekologi”. Jurnal Teruna 
Bakti, 1 (2): 117-127. 

Pratiwi N, dkk. (2019). Peran Utama Pendidik Dalam Membangun Habitus Siswa. Prosiding 
Seminar Nasional Pendidikan FKIP, 2 (1). 

Ranboki, Buce. (2017). “Menemukan Teologi Leonardo Boff Dalam ensiklis Paus Fransiskus 
Laudato Si”. Indonesia Journal of Theology, 5 (1): 42-67. 

Ridwan M, dkk. (2021). Studi analisis Tentang Kepadatan Penduduk Sebagai Sumber 
Kerusakan Lingkungan Hidup. Jurnal IndraTech, 2 (1). 

Tampubolon Y. H & Dreitsohn F K. (2022). “Kapitalisme Global Sebagai Akar Kerusakan 
Lingkungan. Societas Dei: Jurnal Agama Dan Masyarakat, 9 (1), 83-104. 

Uar N Dahlal, dkk. (2016). “Kerusakan Lingkungan Akibat Aktifitas Manusia Pada Ekosistim 
Terumbu Karang”. MGI,  30 (1): 88-95. 

Wijaya, A I Ketut. (2019) Identitas Seorang Katekis Profesional Dewasa Ini. JPAK: Jurnal 
Pendidikan Agama Katolik, 19 (1), 15. 


